Fréres et sceurs bien-aimés,

Si nous écoutons Jésus, il existe une certaine perfection qui s’arréte a mi-chemin, sans aboutir :
« Si votre justice ne surpasse pas celle des scribes et des pharisiens, vous n’entrerez pas dans le royaume
des Cieux » (Mt 5, 20). Pourtant la justice des pharisiens ne manque pas de sincérit¢ ni de générosité.
Au contraire, elle en déborde. D’une certaine manicre, leur justice en impose, elle prone une observance
rigoureuse, tatillonne. Elle multiplie préceptes, usages et traditions que Jésus qualifiera de poids
insupportable : « Ils attachent de pesants fardeaux, difficiles a porter, et ils en chargent les épaules
des gens ; mais eux-mémes ne veulent pas les remuer du doigt » (Mt 23, 4). Généreuse, la justice
des pharisiens devient vite devenue insoutenable, virant au scrupule invivable, a la peur obsessionnelle
de mal faire. Les pharisiens s’érigent vite en juges des autres, de Jésus et de ses disciples en particulier.
Ils épient ses comportements, ils font des reproches (sur le jetine, les repas avec les pécheurs, les guérisons
le jour du sabbat), jusqu’a I’accuser de blasphéme et réclamer Sa mort.

Il y a donc deux voies : la justice des pharisiens — belle mais limitée — et une justice qui la surpasse et
qui donne d’entrer dans le Royaume des cieux. Mais, dans nos vies, comment discerner ces deux voies ?
Car, avant de se séparer, ces deux voies font un bout de chemin ensemble. Ni les pharisiens ni les disciples
de Jésus ne sont dispensés de s’abstenir de tuer son frére ou de commettre I’adultére. Mais pour Jésus,
celane suffit pas. Un comportement moral correct ne suffit pas: il reste a D’extérieur du disciple
qui s’applique a I’observer. Mais ce comportement moral correct n’est pas capable de guérir le cceur.
Or c’est le ceeur qui est malade : « Ce qui sort de I’homme, c’est cela qui le rend impur. Car c’est
du dedans, du coeeur de [’homme, que sortent les pensées perverses [...] Tout ce mal vient du dedans, et
rend [’homme impur » (cf. Mc 7, 20-23). Le Seigneur Jésus nous met en garde contre I’illusion, contre
les apparences de justice et de piété qui aveuglent et empéchent de sonder notre coeur a la lumiere de
la sainteté¢ de Dieu : « Isaie a bien prophétisé a votre sujet, hypocrites, ainsi qu’il est écrit : “Ce peuple
m’honore des levres, mais son ceeur est loin de moi” » (Mc 7, 6); « Vous ressemblez a des sépulcres
blanchis a la chaux : a [’extérieur ils ont une belle apparence, mais l’intérieur est rempli d’ossements et
de toutes sortes de choses impures » (cf. Mt 23, 27).

Fréres et sceurs bien-aimés, ce qui importe pour Jésus, notre Sauveur, c’est de guérir et, par-la,
sauver nos coeurs. Mais pour pouvoir guérir, encore faut-il se reconnaitre malade et accepter de I’étre.
Rester dans 1’illusion des apparences de justice va nous conduire a la mort. Que vaut d’étre irréprochable
a ’extérieur, si la convoitise ou la haine habitent a I’intérieur ? En vérité, devant le Seigneur, nous pouvons
tous reconnaitre si notre coeur est malade ou en bonne santé : quelle est la qualité de mes relations avec
mes freres ? Les relations au prochain sont bien plus exigeantes que le simple fait de respecter sa vie, ou
méme de ne pas se mettre en coleére contre lui. Jésus nous dit que la relation au prochain va jusqu’a
étre sensible au fait que notre frére a quelque chose contre nous. Ne pas laisser notre offenseur croupir
dans son offense, ni le laisser la ruminer : attention a son cceur ! Et ¢’est tellement exigeant que cela impacte
notre relation a Dieu : « Lorsque tu vas présenter ton offrande a [’autel, si, la, tu te souviens que ton frere
a quelque chose contre toi, laisse ton offrande, la, devant [’autel, va d’abord te réconcilier avec ton frere,
et ensuite viens présenter ton offrande » (Mt 5, 23-24). Aprés une année jubilaire, alors que le Caréme
approche, il est peut-étre de se réconcilier les uns avec les autres.

O combien ce commandement du Christ exige de nous ! O combien il est difficile de le mettre
en pratique ! Notre coeur n’y suffit pas. Il est petit, malade, affaibli par le péché. Freres et sceurs bien-aimés,
allons-nous enfin reconnaitre que nous avons besoin du ceeur de Dieu ? Nous avons besoin de I’Esprit Saint.
C’est Lui, ’Esprit Saint, qui est la Loi du Royaume (qui s’oppose a la loi du péché qui nous domine) :
« Mais si vous vous laissez conduire par I’Esprit, vous n’étes pas soumis a la Loi. [...] Voici le fruit
de I’Esprit : amour, joie, paix, patience, bonté, bienveillance, fidélité, douceur et maitrise de soi.
En ces domaines, la Loi n’intervient pas. Ceux qui sont au Christ Jésus ont crucifié en eux la chair, avec
ses passions et ses convoitises » (cf. Ga 5, 18.22-24). Tous les péchés contre tous les commandements,
sans exception, seront remis, assure Jésus. Mais non pas le péché contre I’Esprit (cf. Mt 12, 31), c’est-a-dire
contre I’amour, « /’‘amour de Dieu [qui]| a été répandu dans nos ceeurs par I’Esprit Saint qui nous a été
donné » (cf. Rm 5, 5). « Puisque I’Esprit nous fait vivre, marchons sous la conduite de I’Esprit. Ne cherchons
pas la vaine gloire ; entre nous, pas de provocation, pas d’envie les uns a [’égard des autres » (Ga 5, 25-26).

Amen.



